
Solenidade de Todos os Santos
Ap 7,2-4.9-14; Sl 23 (24); 1Jo 3,1-3; Mt 5,1-12a.

Mal 3,19-20a; Sl 97 (98); 2Tes 3, 7-12; Lc 21,5-19

A nossa vocação é para a Santidade! É o que nos atesta São Paulo: 
“Foi assim que n’Ele nos escolheu antes da constituição do mundo, para 
sermos santos e imaculados diante dos seus olhos” (Ef 1, 4). “Esta é a 
vontade de Deus: a vossa santicação” (1Tes. 4, 3). A primeira leitura 
pergunta: Como descrever a felicidade dos mártires e dos santos na sua 
condição celeste, invisível? Para isso, o profeta recorre a uma visão. 
Segunda leitura: Desde o nosso batismo, somos chamados lhos de Deus 
e o nosso futuro tem a marca da eternidade. Evangelho: Que futuro reserva 
Deus aos seus amigos, no seu Reino celeste? Ele próprio é fonte de alegria 
e de felicidade para eles.

As Bem-aventuranças revelam a realidade misteriosa da vida em 
Deus, iniciada no Batismo. Aos olhos do mundo, o que os servidores de 
Deus sofrem, são efetivamente formas de morte: ser pobre, suportar as 
provas (os que choram) ou as privações (ter fome e sede) de justiça, ser 
perseguido, ser partidário da paz, da reconciliação e da misericórdia, num 
mundo de violência e de lucro, tudo isso aparece como não rentável, 
votado ao fracasso, consequentemente, à morte.

Mas que pensa Cristo? Ele, ao contrário, proclama felizes todos os 
seus amigos que o mundo despreza e considera como mortos, consola-
os, alimenta-os, chama-os lhos de Deus, introdu-los no Reino e na Terra 
Prometida. A Solenidade de Todos os Santos abre-nos assim o espírito e o 
coração às consequências da Ressurreição. O que se passou em Jesus 
realizou-se também nos seus bem-amados, os nossos antepassados na 
fé, e diz-nos igualmente respeito: sob as folhas mortas, sob a pedra do 
túmulo, a vida continua, misteriosa, para se revelar no Grande Dia, quando 
chegar o m dos tempos. Para Jesus, foi o terceiro dia; para os seus 
amigos, isso será mais tarde.

As “bem-aventuranças” evangélicas devem ser entendidas no 
contexto da pregação sobre o “Reino”. Jesus proclama “bem-
aventurados” aqueles que estão numa situação de debilidade, de pobreza, 
porque Deus está a ponto de instaurar o “Reino” e a situação destes 
“pobres” vai mudar radicalmente; além disso, são “bem-aventurados” 
porque, na sua fragilidade, debilidade e dependência, estão de espírito 
aberto e coração disponível para acolher a proposta de salvação e 
libertação que Deus lhes oferece em Jesus (a proposta do “Reino”).

A Igreja convida-nos hoje a pensar naqueles que, como nós, 
passaram por este mundo lutando com diculdades e tentações parecidas 
às nossas, e venceram. É essa grande multidão que ninguém poderia 
contar, de todas as nações, e tribos, e povos, e línguas, como nos fala São 
João em Ap. 7, 2-14. Todos estão marcados na fronte, revestidos de 
vestes brancas, lavados no Sangue do Cordeiro (Ap 7, 4). A marca e as 
vestes são símbolo do Batismo, que imprime no homem, para sempre, o 
caráter da pertença a Cristo, e a graça renovada e aumentada pelos 
sacramentos e pelas boas obras.

Pe. Aldemir Francisco Belaver
Paróquia São João Batista - São João - PR

06/11/2022
32º DOMINGO DO TEMPO COMUM

13/11/2022
33º DOMINGO DO TEMPO COMUM

A liturgia deste domingo reete sobre o sentido da história da 
salvação e diz-nos que a meta nal para onde Deus nos conduz é o novo 
céu e a nova terra da felicidade plena, da vida denitiva. Este quadro, que 
deve ser o horizonte que os nossos olhos contemplam em cada dia da 
nossa caminhada neste mundo, faz nascer em nós a esperança; e da 
esperança brota a coragem para enfrentar a adversidade e para lutar pelo 
advento do Reino.

Na primeira leitura, um “mensageiro de Deus” anuncia a uma 
comunidade desanimada, cética e apática que Jahwéh não abandonou o 
seu Povo. O Deus libertador vai intervir no mundo, vai derrotar o que 
oprime e rouba a vida e vai fazer com que nasça esse “sol da justiça” que 
traz a salvação. A segunda leitura reforça a ideia de que, enquanto 
esperamos a vinda denitiva, não temos o direito de nos instalarmos na 
preguiça e no comodismo, alheando-nos das grandes questões do 
mundo e evitando dar o nosso contributo na construção do Reino.

O Evangelho oferece-nos uma reexão sobre o percurso que a Igreja 
é chamada a percorrer, até à segunda vinda de Jesus. A missão dos 
discípulos em caminhada na história é comprometer-se na transformação 
do mundo, de forma a que a velha realidade desapareça e nasça o Reino. 
Esse “caminho” será percorrido no meio de diculdades e perseguições; 
mas os discípulos terão sempre a ajuda e a força de Deus.

Estamos em Jerusalém, nos últimos dias antes da paixão. Como 
acontece com os outros sinóticos (cf. Mt 24-25; Mc 13), também Lucas 
conclui a pregação de Jesus com um discurso escatológico onde se 
misturam referências à queda de Jerusalém e ao “m dos tempos”. Na 
versão lucana, Jesus está nos átrios do Templo com os discípulos, na 
versão de Mateus e de Marcos, Jesus está no monte das Oliveiras; é a 
contemplação das belas pedras do Templo, que leva Jesus a esta 
catequese escatológica. O discurso escatológico que Lucas nos traz é 
uma apresentação teológica onde aparecem, em pano de fundo, três 
momentos da história da salvação: a destruição de Jerusalém, o tempo da 
missão da Igreja e a vinda do Filho do Homem, que porá m ao “tempo da 
Igreja” e trará a plenitude do “Reino de Deus”.

O que parece, aqui, fundamental, não é o discurso sobre o “m do 
mundo”, mas sim o discurso sobre o percurso que devemos percorrer, até 
chegarmos à plenitude da história humana. Trata-se de uma caminhada 
que não nos leva ao aniquilamento, à destruição absoluta, ao fracasso 
total, mas à vida nova, à vida plena; por isso, deve ser uma caminhada que 
devemos percorrer de cabeça levantada, cheios de alegria e de esperança.

É, sem dúvida, uma caminhada eivada de diculdades, de lutas, 
onde o bem e o mal se confrontarão sem cessar; mas é um percurso onde 
o mundo novo irá surgindo – embora com avanços e recuos, e onde a 
semente do “Reino” irá germinando. Aos crentes pede-se que reconhe-
çam os “sinais” do “Reino”, que se alegrem porque o “Reino” está 
presente e que se esforcem, todos os dias, por tornar possível essa nova 
realidade. A nossa vida não pode ser um car de braços cruzados a olhar 
para o céu, mas um compromisso sério e empenhado, de forma  que 
oresça o mundo novo da justiça, do amor e da paz. Quais são os sinais 
de esperança que eu contemplo e que me fazem acreditar na chegada 

41Novembro/Dezembro 2022



iminente do “Reino”? O que posso fazer, no dia a dia, para apressar a 
chegada do “Reino”?

A Palavra de Deus, neste último domingo do ano litúrgico, convida-
nos a tomar consciência da realeza de Jesus. Deixa claro, no entanto, que 
essa realeza não pode ser entendida à maneira dos reis deste mundo: é 
uma realeza que se exerce no amor, no serviço, no perdão, no dom da 
vida.

A primeira leitura apresenta-nos o momento em que Davi se tornou 
rei de todo o Israel. Com ele, iniciou-se um tempo de felicidade, de 
abundância, de paz, que cou na memória de todo o Povo de Deus. Nos 
séculos seguintes, o Povo sonhava com o regresso a essa era de 
felicidade e com a restauração do reino de Davi; e os profetas prometeram 
a chegada de um descendente de Davi que iria realizar esse sonho. A 
segunda leitura apresenta um hino que celebra a realeza e a soberania de 
Cristo sobre toda a criação; além disso, põe em relevo o seu papel 
fundamental como fonte de vida para o homem.

O Evangelho apresenta-nos a realização dessa promessa: Jesus é o 
Messias/Rei enviado por Deus, que veio tornar realidade o velho sonho do 
Povo de Deus e apresentar aos homens o “Reino”; no entanto, o “Reino” 
que Jesus propôs não é um Reino construído sobre a força, a violência, a 
imposição, mas sobre o amor, o perdão, o dom da vida.

O Evangelho situa-nos “lugar do Crânio”, alusão provável à forma da 
rocha que dominava o lugar e que lembrava um crânio, diante de uma 
cruz. É o nal da “caminhada” terrena de Jesus: estamos perante o último 
quadro de uma vida gasta ao serviço da construção do “Reino”. As bases 
do “Reino” já estão lançadas e Jesus é apresentado como “o Rei” que 
preside a esse “Reino” que Ele veio propor aos homens. A cena 
apresenta-nos Jesus crucicado, dois “malfeitores” crucicados 
também, os chefes dos judeus que “zombavam de Jesus”, os soldados 
que troçavam dos condenados e o povo silencioso, perplexo e expectante. 
Por cima da cruz de Jesus, havia uma inscrição: “este é o rei dos judeus”.

Celebrar a Festa de Cristo Rei do Universo não é celebrar um Deus 
forte, dominador que Se impõe aos homens do alto da sua onipotência e 
que os assusta com gestos espetaculares; mas é celebrar um Deus que 
serve, que acolhe e que reina nos corações com a força desarmada do 
amor. A cruz, ponto de chegada de uma vida gasta a construir o “Reino de 
Deus”, é o trono de um Deus que recusa qualquer poder e escolhe reinar 
no coração dos homens através do amor e do dom da vida. Em termos 
pessoais, a Festa de Cristo Rei convida-nos, também, a repensar a nossa 
existência e os nossos valores. Diante deste “rei” despojado de tudo e 
pregado numa cruz, não nos parecem completamente ridículas as nossas 
pretensões de honras, de glórias, de títulos, de aplausos, de reconheci-
mentos? Diante deste “rei” que dá a vida por amor, não nos parecem 
completamente sem sentido as nossas manias de grandeza, as lutas para 
conseguirmos mais poder, as invejas mesquinhas, as rivalidades que nos 
magoam e separam dos irmãos? Diante deste “rei” que se dá sem guardar 
nada para si, não nos sentimos convidados a fazer da vida um dom?

Iniciamos hoje o tempo do Advento. A palavra “advento” tem origem 
latina e signica “chegada”, “aproximação”, “vinda”. No Ano Litúrgico, o 
Advento é um tempo de preparação para a segunda maior festa cristã: o 
Natal do Senhor. Neste tempo, celebramos duas verdades de nossa fé: a 

primeira vinda, o nascimento de Jesus em Belém, e a segunda vinda de 
Jesus, a Parusía. Assim, a Igreja comemora a vinda do Filho de Deus entre 
os homens (aspecto histórico) e vive a alegre expectativa da segunda 
vinda d’Ele, em poder e glória, em dia e hora desconhecidos (aspecto 
escatológico). 

A liturgia deste domingo apresenta um apelo veemente à vigilância. 
O cristão não deve instalar-se no comodismo, na passividade, no desleixo, 
na rotina, na indiferença; mas deve caminhar, sempre atento e vigilante, 
preparado para acolher o Senhor que vem e para responder aos seus 
desaos.

A primeira leitura convida os homens, todos os homens, de todas as 
raças e nações, a dirigirem-se à montanha onde reside o Senhor. É do 
encontro com o Senhor e com a sua Palavra que resultará um mundo de 
concórdia, de harmonia, de paz sem m. A segunda leitura recomenda 
aos crentes que despertem da letargia que os mantêm presos ao mundo 
das trevas (o mundo do egoísmo, da injustiça, da mentira, do pecado), 
que se vistam da luz (a vida de Deus, que Cristo ofereceu a todos) e que 
caminhem, com alegria e esperança, ao encontro de Jesus, ao encontro 
da salvação.

O Evangelho apela à vigilância. O crente ideal não vive mergulhado 
nos prazeres que alienam, nem se deixa sufocar pelo trabalho excessivo, 
nem adormece numa passividade que lhe rouba as oportunidades; o 
crente ideal está, em cada minuto que passa, atento e vigilante, acolhendo 
o Senhor que vem, respondendo aos seus desaos, cumprindo o seu 
papel, empenhando-se na construção do “Reino”.

Os capítulos 24 e 25 do Evangelho segundo Mateus apresentam o 
último grande discurso de Jesus antes da sua paixão e morte. Para 
compô-lo, Mateus reelaborou o chamado “discurso escatológico” de 
Marcos (cf. Mc 13), ampliando-o e mudando substancialmente o tema 
central: se no discurso transmitido por Marcos a questão principal é a dos 
sinais que precederão a destruição de Jerusalém e do Templo, no discurso 
reelaborado por Mateus a questão central é a da vinda do Filho do homem 
e das atitudes com que os discípulos devem preparar a dita vinda.

Para Mateus, a vinda do Senhor é certa, embora ninguém saiba o dia 
nem a hora (cf. Mt 24,36); aos crentes resta estar vigilantes, preparados e 
ativos. O Evangelho que nos é proposto apresenta alguns dos motivos que 
impedem o homem de “acolher o Senhor que vem”. Fala da opção por 
“gozar a vida”, sem ter tempo nem espaço para compromissos sérios; 
quanta gente, ao domingo, tem todo o tempo do mundo para dormir até ao 
meio dia, mas não para celebrar a fé com a sua comunidade cristã. Fala do 
viver obcecado com o trabalho, esquecendo tudo o mais; quanta gente 
trabalha 15 horas por dia e esquece que tem uma família e que os lhos 
precisam de amor. Fala do adormecer, do instalar-se, não prestando 
atenção às realidades mais essenciais; quanta gente encolhe os ombros 
diante do sofrimento dos irmãos e diz que não tem nada com isso, pois é o 
governo ou o Papa que têm que resolver a situação. E eu: o que é que na 
minha vida me distrai do essencial e me impede, tantas vezes, de estar 
atento ao Senhor que vem?

A liturgia deste domingo convida-nos a despir esses valores 
efêmeros e egoístas a que, às vezes, damos uma importância excessiva e 
a realizar uma revolução da nossa mentalidade, de forma a que os valores 
fundamentais que marcam a nossa vida sejam os valores do “Reino”.

Na primeira leitura, o profeta Isaías apresenta um enviado de 
Jahwéh, da descendência de David, sobre quem repousa a plenitude do 
Espírito de Deus; a sua missão será construir um reino de justiça e de paz 
sem m, de onde estarão denitivamente banidas as divisões, as 
desarmonias, os conitos. A segunda leitura dirige-se àqueles que 
receberam de Jesus a proposta do “Reino”: sendo o rosto visível de Cristo 
no meio dos homens, eles devem dar testemunho de união, de amor, de 
partilha, de harmonia entre si, acolhendo e ajudando os irmãos mais 

42 Novembro/Dezembro 2022

Solenidade de Nosso Senhor Jesus Cristo, Rei do Universo.
2 Sm 5,1-3; Sl 121 (122); Cl 1,12-20; Lc 23,35-43

20/11/2022 
34º DOMINGO DO TEMPO COMUM

Is 2, 1-5; Sl 121 (122); Rm 13, 11-14a; Mt 24, 37-44

27/11/2022 
1º DOMINGO DO ADVENTO

Is 11, 1-10; Sl 71; Rm 15, 4-9; Mt 3, 1-12

04/12/2022 
2º DOMINGO DO ADVENTO



débeis, a exemplo de Jesus.
No Evangelho, João Baptista anuncia que a concretização desse 

“Reino” está muito próxima. Mas, para que o “Reino” se torne realidade 
viva no mundo, João convida os seus contemporâneos a mudar a 
mentalidade, os valores, as atitudes, a m de que nas suas vidas haja lugar 
para essa proposta que está para chegar. “Aquele que vem” (Jesus) vai 
propor aos homens um Batismo “no Espírito Santo e no fogo” que os 
tornará “lhos de Deus” e capazes de viver na dinâmica do “Reino”.

A questão dominante que o Evangelho de hoje nos apresenta é a da 
conversão. Não é possível acolher “aquele que vem” se o nosso coração 
estiver cheio de egoísmo, de orgulho, de autossuciência, de preocupa-
ção com os bens materiais. É preciso, portanto, uma mudança da nossa 
mentalidade, dos nossos valores, dos nossos comportamentos, das 
nossas atitudes, das nossas palavras; é preciso um despojamento de tudo 
o que rouba espaço ao “Senhor que vem”. Estou disposto a esta 
mudança, para que no meu coração haja lugar para Jesus? O que é que, 
prioritariamente, deve mudar na minha vida?

O texto evangélico deixa claro que não chega ser “lho de Abraão” 
para ter acesso à salvação que Jesus veio oferecer, mas é preciso viver 
uma vida de delidade a Deus. Quer dizer: não basta ter o nome inscrito no 
livro de registos de Batismo da Paróquia, nem ter casado na Igreja, nem ter 
posto os lhos na catequese e aparecer lá para tirar fotograas na festa da 
primeira comunhão, o estatuto do “cristão não praticante” faz tanto 
sentido como um círculo quadrado; mas é preciso uma conversão séria, 
empenhada, nunca acabada ao “Reino” e aos seus valores e uma vida 
coerente com a fé que escolhemos quando fomos batizados.

João deixa claro que receber o Batismo de Jesus é receber o 
Batismo do Espírito. Equivale a aceitar ser “lho de Deus”, a viver em 
comunhão com Deus, no amor e na partilha com os irmãos que 
caminham ao nosso lado. É esse o caminho que eu procuro, dia a dia, 
percorrer?

A liturgia deste domingo lembra a proximidade da intervenção 
libertadora de Deus e acende a esperança no coração dos crentes. Diz-
nos: “não vos inquieteis; alegrai-vos, pois a libertação está a chegar”.

A primeira leitura anuncia a chegada de Deus, para dar vida nova ao 
seu Povo, para o libertar e para o conduzir, num cenário de alegria e de 
festa, para a terra da liberdade. A segunda leitura convida-nos a não deixar 
que o desespero nos envolva enquanto esperamos e aguardamos a vinda 
do Senhor com paciência e conança.

O Evangelho descreve-nos, de forma bem sugestiva, a ação de 
Jesus, o Messias, esse mesmo que esperamos neste Advento: Ele irá dar 
vista aos cegos, fazer com que os coxos recuperem o movimento, curar 
os leprosos, fazer com que os surdos ouçam, ressuscitar os mortos, 
anunciar aos pobres que o “Reino” da justiça e da paz chegou. É este 
quadro de vida nova e de esperança que Jesus nos vai oferecer.

Na seção precedente do Evangelho (cf. Mt 4,17-11,1), Mateus 
apresentou de forma sistemática o anúncio do “Reino”, manifestado nas 
palavras e nos gestos de Jesus, e difundido pelos seus discípulos. Agora, 
começa outra seção, em que todo o interesse do evangelista é mostrar as 
atitudes que as distintas pessoas ou grupos vão assumir diante de Jesus 
(cf. Mt 11,2-12,50). A narração é retomada com a pergunta dos enviados 
de João Batista, que está na prisão, por ordem de Herodes Antipas, a 
quem o Batista havia criticado por viver ilicitamente com a cunhada (cf. Mt 
14,1-5): Jesus é mesmo “o que está para vir”?

Mais uma vez, somos interpelados e questionados pela gura 
vertical e coerente de João. Ele não é um pregador da moda, cujas ideias 
variam conforme as utuações da opinião pública ou os interesses dos 
poderosos; nem é um charlatão bem vestido, que prega para ganhar 
dinheiro, para defender os seus interesses, ou para ter uma vida cômoda e 
sem grandes exigências. Mas é um profeta, que recebeu de Deus uma 

missão e que procura cumpri-la, com delidade e sem medo. A minha 
vida e o meu testemunho profético cumprem-se com a mesma 
verticalidade e honestidade, ou estou disposto e vender-me a interesses 
menos próprios, se isso me trouxer benefícios?

A “dúvida” de João acerca da messianidade de Jesus não é 
chocante, mas é sinal de uma profunda honestidade. Devemos ter mais 
medo daqueles que têm certezas irremovíveis, que estão absolutamente 
certos das suas verdades e dos seus dogmas, do que daqueles que 
procuram, honestamente, as respostas às questões que a vida todos os 
dias coloca. Sou um fundamentalista, que nunca se engana e raramente 
tem dúvidas, ou alguém que sabe que não tem o monopólio da verdade, 
que ouve os irmãos, e que procura, com eles, descobrir o caminho 
verdadeiro?

A liturgia deste domingo diz-nos, fundamentalmente, que Jesus é o 
“Deus-conosco”, que veio ao encontro dos homens para lhes oferecer 
uma proposta de salvação e de vida nova.

Na primeira leitura, o profeta Isaías anuncia que Jahwéh é o Deus 
que não abandona o seu Povo e que quer percorrer, de mãos dadas com 
ele, o caminho da história. É n’Ele, e não nas sempre falíveis seguranças 
humanas, que devemos colocar a nossa esperança. Na segunda leitura, 
sugere-se que, do encontro com Jesus, deve resultar o testemunho: tendo 
recebido a Boa Nova da salvação, os seguidores de Jesus devem levá-la a 
todos os homens e fazer com que ela se torne uma realidade libertadora 
em todos os tempos e lugares.

O Evangelho apresenta Jesus como a encarnação viva desse “Deus 
conosco”, que vem ao encontro dos homens para lhes apresentar uma 
proposta de salvação. Contém, naturalmente, um convite implícito a 
acolher de braços abertos a proposta que Ele traz e a deixar-se transfor-
mar por ela.

O anúncio do anjo a José (vers. 20-24) segue o esquema dos 
relatos do Antigo Testamento, em que se anuncia o nascimento de uma 
personagem importante (cf. Jz 13): a) o anúncio está rodeado de sinais 
divinos (o “anjo do Senhor”, o sonho); b) que provocam medo e espanto; 
c) o mensageiro divino anuncia qual será o nome e a missão da criança 
que vai nascer; d) dá-se um sinal que conrma o anúncio (o cumprimento 
das Escrituras). A função destes anúncios é vincular a personagem, desde 
o seu nascimento, com o projeto divino.

Esse Jesus que esperamos é, de acordo com a catequese que a 
primitiva comunidade cristã nos apresenta por intermédio de Mateus, o 
“Deus que vem ao encontro dos homens”, para lhes oferecer a salvação. 
A festa do Natal que se aproxima deve ser o encontro de cada um de nós 
com este Deus; e esse encontro só será possível se tivermos o coração 
disponível para O acolher e para abraçar a proposta que Ele nos veio fazer. 
Com frequência, o Natal é a festa pagã do consumismo, das prendas 
obrigatórias, da refeição melhorada, das tradições familiares que têm de 
ser respeitadas mesmo quando não signicam nada. O meu Natal, este 
Natal que estou a preparar no meu coração, é uma celebração pagã ou um 
verdadeiro encontro com esse Deus libertador, cuja proposta de salvação 
estou interessado em escutar e acolher?

A liturgia deste dia convida-nos a contemplar o amor de Deus, 
manifestado na encarnação de Jesus. Ele é a “Palavra” que Se fez pessoa 
e veio habitar no meio de nós, a m de nos oferecer a vida em plenitude e 
nos elevar à dignidade de “lhos de Deus”.

43Novembro/Dezembro 2022

Is 35, 1-6a.10; Sl 145 (146); Tg 5, 7-10; Mt 11, 2-11

11/12/2022
3º DOMINGO DO ADVENTO

Is 7,10-14; Sl 23 (24); Rm 1,1-7; Mt 1,18-24

18/12/2022 
4º DOMINGO DO ADVENTO

Is 52,7-10; Sl 97; Hb 1, 1-6; Jo 1, 1-18

25/12/2022 
NATAL DE NOSSO SENHOR JESUS CRISTO



A primeira leitura anuncia a chegada do Deus libertador. Ele é o rei 
que traz a paz e a salvação, proporcionando ao seu Povo uma era de 
felicidade sem m. O profeta convida, pois, a substituir a tristeza pela 
alegria, o desalento pela esperança. A segunda leitura apresenta, em 
traços largos, o plano salvador de Deus. Insiste, sobretudo, que esse 
projeto alcança o seu ponto mais alto com o envio de Jesus, a “Palavra” 
de Deus que os homens devem escutar e acolher.

O Evangelho desenvolve o tema esboçado na segunda leitura e 
apresenta a “Palavra” viva de Deus, tornada pessoa em Jesus. Sugere que 
a missão do Filho/”Palavra” é completar a criação primeira, eliminando 
tudo aquilo que se opõe à vida e criando condições para que nasça o 
Homem Novo, o homem da vida em plenitude, o homem que vive uma 
relação lial com Deus.

A Igreja primitiva recorreu, com frequência, a hinos para celebrar, 
expressar e anunciar a sua fé. O prólogo ao Evangelho segundo João (que 
hoje nos é proposto) é um desses hinos. Não é certo se este hino foi 
composto por João, ou se o autor do Quarto Evangelho usou um primitivo 
hino cristão conhecido da comunidade joânica, adaptando-o de forma a 
que ele servisse de prólogo à sua obra. O que é certo é que o hino 
cristológico que chegou até nós expressa, em forma de conssão, a fé da 
comunidade joânica em Cristo enquanto Palavra viva de Deus, a sua 
origem eterna, a sua procedência divina, a sua inuência no mundo e na 
história, possibilitando aos homens que O acolhem e escutam tornar-se 
“lhos de Deus”. Essas grandes linhas, enunciadas neste prólogo, vão 
depois ser desenvolvidas pelo evangelista ao longo da sua obra.

A transformação da “Palavra” em “carne” (em menino do presépio 
de Belém) é a espantosa aventura de um Deus que ama até ao inimaginá-
vel e que, por amor, aceita revestir-Se da nossa fragilidade, a m de nos 
dar vida em plenitude. Neste dia, somos convidados a contemplar, numa 
atitude de serena adoração, esse incrível passo de Deus, expressão 
extrema de um amor sem limites.

Hoje, como ontem, a “Palavra” continua a confrontar-se com os 
sistemas geradores de morte e a procurar eliminar, na origem, tudo o que 
rouba a vida e a felicidade do homem. Sensíveis à “Palavra”, embarcados 
na mesma aventura de Jesus – a “Palavra” viva de Deus, como nos 
situamos diante de tudo aquilo que rouba a vida do homem? Podemos 
pactuar com a mentira, o oportunismo, a violência, a exploração dos 
pobres, a miséria, as limitações aos direitos e à dignidade do homem?

Jesus (esse menino do presépio) é para nós a “Palavra” suprema 
que dá sentido à nossa vida, ou deixamos que outras “palavras” nos 
condicionem e nos induzam a procurar a felicidade em caminhos de 
egoísmo, de alienação, de comodismo, de pecado? Quais são essas 
“palavras” que às vezes nos seduzem e nos afastam da “Palavra” eterna 
de Deus que ecoa no Evangelho que Jesus veio propor?

Neste dia, a liturgia coloca-nos diante de evocações diversas, ainda 
que todas importantes. Celebra-se, em primeiro lugar, a solenidade de 
Santa Maria, Mãe de Deus: somos convidados a contemplar a gura de 
Maria, aquela mulher que, com o seu “sim” ao projeto de Deus, nos 
ofereceu Jesus, o nosso libertador. Celebra-se, em segundo lugar, o Dia 
Mundial da Paz: em 1968, o Papa Paulo VI propôs aos homens de boa 
vontade que, neste dia, se rezasse pela paz no mundo. Celebra-se, 
nalmente, o primeiro dia do ano civil: é o início de uma caminhada 
percorrida de mãos dadas com esse Deus que nos ama, que em cada dia 
nos cumula da sua bênção e nos oferece a vida em plenitude.

As leituras que hoje nos são propostas exploram, portanto, estas 
diversas coordenadas. Elas evocam esta multiplicidade de temas e de 
celebrações.

Na primeira leitura, sublinha-se a dimensão da presença contínua de 
Deus na nossa caminhada e recorda-se que a sua bênção nos proporcio-
na a vida em plenitude.

Na segunda leitura, a liturgia evoca, outra vez, o amor de Deus, que 
enviou o seu Filho ao encontro dos homens para os libertar da escravidão 
da Lei e para os tornar seus “lhos”. É nessa situação privilegiada de 
“lhos” livres e amados que podemos dirigir-nos a Deus e chamar-Lhe 
“abbá” (“papá”).

O Evangelho mostra como a chegada do projeto libertador de Deus 
(que se tornou realidade plena no nosso mundo através de Jesus) provoca 
alegria e felicidade naqueles que não têm outra possibilidade de acesso à 
salvação: os pobres e os marginalizados. Convida-nos, também, a louvar 
a Deus pelo seu amor e a testemunhar o desígnio libertador de Deus no 
meio dos homens.

Maria, a mulher que proporcionou o nosso encontro com Jesus, é o 
modelo do crente que é sensível aos projetos de Deus, que sabe ler os 
seus sinais na história, que aceita acolher a proposta de Deus no coração 
e que colabora com Deus na concretização do projeto divino de salvação 
para o mundo.

O texto do Evangelho de hoje é a continuação daquele que foi lido na 
noite de Natal: após o anúncio do “anjo do Senhor”, os pastores 
(destinatários desse anúncio) dirigiram-se a Belém e encontraram o 
menino, deitado numa manjedoura de uma gruta de animais. Mais uma 
vez, Lucas não está interessado em fazer a reportagem do nascimento de 
Jesus, ou a crônica social das “visitas” que, então, o menino de Belém 
recebeu; mas está, sobretudo, interessado em apresentar uma catequese 
que dê a entender (aos cristãos a quem o texto se destina) quem é esse 
menino e qual a missão de que ele foi investido por Deus. Nesta 
catequese, ca bem claro que Jesus é o Messias libertador, enviado a 
trazer a paz; e há, também, uma reexão sobre a resposta que Deus 
espera do homem.

No Evangelho que, hoje, nos é proposto ca claro o o condutor da 
história da salvação: Deus ama-nos, quer a nossa plena felicidade e, por 
isso, tem um projeto de salvação para levar-nos a superar a nossa 
fragilidade e debilidade; e esse projeto foi-nos apresentado na pessoa, nas 
palavras e nos gestos de Jesus. Temos consciência de que a verdadeira 
libertação está na proposta que Deus nos apresentou em Jesus e não nas 
ideologias, ou no poder do dinheiro, ou na posição que ocupamos na 
escala social? Porque é que tantos dos nossos irmãos vivem afogados no 
desespero e na frustração? Porque é que tanta gente procura “salvar-se” 
em programas de televisão que lhes dê uns minutos de fama, ou num 
consumismo alienante? Não será porque não fomos capazes de lhes 
apresentar a proposta libertadora de Jesus?

Maria “conservava todas estas palavras e meditava-as no seu 
coração”. Quer dizer: ela era capaz de perceber os sinais do Deus 
libertador no acontecer da vida. Temos, como ela, a sensibilidade de estar 
atentos à vida e de perceber a presença, discreta, mas signicativa, 
atuante e transformadora, de Deus, nos acontecimentos mais ou menos 
banais do nosso dia a dia?

A liturgia deste domingo celebra a manifestação de Jesus a todos os 
homens. Ele é uma “luz” que se acende na noite do mundo e atrai a si 
todos os povos da terra. Cumprindo o projeto libertador que o Pai nos 
queria oferecer, essa “luz” incarnou na nossa história, iluminou os 
caminhos dos homens, conduziu-os ao encontro da salvação, da vida 
denitiva.

A primeira leitura anuncia a chegada da luz salvadora de Jahwéh, 
que transgurará Jerusalém e que atrairá à cidade de Deus povos de todo 
o mundo. A segunda leitura apresenta o projeto salvador de Deus como 
uma realidade que vai atingir toda a humanidade, juntando judeus e 
pagãos numa mesma comunidade de irmãos, a comunidade de Jesus. 

No Evangelho, vemos a concretização dessa promessa: ao encontro 
de Jesus vêm os “magos” do oriente, representantes de todos os povos 
da terra. Atentos aos sinais da chegada do Messias, procuram-n’O com 

44 Novembro/Dezembro 2022

Nm 6,22-27; Sl 66; Gl 4, 4-7; Lc 2, 16-21

01/01/2023 
SOLENIDADE DE SANTA MARIA, MÃE DE DEUS

Is 60,1-6; Sl 71; Ef 3,2-3a.5-6; Mt 2,1-12

08/01/2023 
SOLENIDADE DA EPIFANIA DO SENHOR



esperança até O encontrar, reconhecem n’Ele a “salvação de Deus” e 
aceitam-n’O como “o Senhor”. A salvação rejeitada pelos habitantes de 
Jerusalém torna-se agora um dom que Deus oferece a todos os homens, 
sem exceção.

O episódio da visita dos magos ao menino de Belém é um episódio 
simpático e terno que, ao longo dos séculos, tem provocado um impacto 
considerável nos sonhos e nas fantasias dos cristãos. No entanto, 
convém recordar que estamos, ainda, no âmbito do “Evangelho da 
Infância”; e que os fatos narrados nesta seção não são a descrição exata 
de acontecimentos históricos, mas uma catequese sobre Jesus e a sua 
missão. Por outras palavras: Mateus não está, aqui, interessado em 
apresentar uma reportagem jornalística que conte a visita ocial de três 
chefes de Estado estrangeiros à gruta de Belém; mas está interessado, 
recorrendo a símbolos e imagens bem expressivos para os primeiros 
cristãos, em apresentar Jesus como o enviado de Deus Pai, que vem 
oferecer a salvação de Deus aos homens de toda a terra.

Em primeiro lugar, meditemos nas atitudes das várias personagens 
que Mateus nos apresenta em confronto com Jesus: os “magos”, 
Herodes, os príncipes dos sacerdotes e os escribas do povo. Diante de 
Jesus, o libertador enviado por Deus, estes distintos personagens 
assumem atitudes diversas, que vão desde a adoração (os “magos”), até 
à rejeição total (Herodes), passando pela indiferença (os sacerdotes e os 
escribas: nenhum deles se preocupou em ir ao encontro desse Messias 
que eles conheciam bem dos textos sagrados). Identicamo-nos com 
algum destes grupos? Não é fácil “conhecer as Escrituras”, como 
prossionais da religião e, depois, deixar que as propostas e os valores de 
Jesus nos passem ao lado?

Os “magos” são apresentados como os “homens dos sinais”, que 
sabem ver na “estrela” o sinal da chegada da libertação. Somos pessoas 
atentas aos “sinais”, isto é, somos capazes de ler os acontecimentos da 
nossa história e da nossa vida à luz de Deus? Procuramos perceber nos 
“sinais” que aparecem no nosso caminho a vontade de Deus?

A liturgia deste domingo coloca a questão da vocação; e convida-
nos a situá-la no contexto do projeto de Deus para os homens e para o 
mundo. Deus tem um projeto de vida plena para oferecer aos homens; e 
elege pessoas para serem testemunhas desse projeto na história e no 
tempo.

A primeira leitura apresenta-nos uma personagem misteriosa, Servo 
de Jahwéh, a quem Deus elegeu desde o seio materno, para que fosse um 
sinal no mundo e levasse aos povos de toda a terra a Boa Nova do projeto 
libertador de Deus. A segunda leitura apresenta-nos um “chamado” 
(Paulo) a recordar aos cristãos da cidade grega de Corinto que todos eles 
são “chamados à santidade” , isto é, são chamados por Deus a viver 
realmente comprometidos com os valores do Reino. 

O Evangelho apresenta-nos Jesus, “o Cordeiro de Deus que tira o 
pecado do mundo”. Ele é o Deus que veio ao nosso encontro, investido de 
uma missão pelo Pai; e essa missão consiste em libertar os homens do 
“pecado” que oprime e não deixa ter acesso à vida plena.

A perícope que nos é proposta integra a seção introdutória do Quarto 
Evangelho (cf. Jo 1,19-3,36). Aí o autor procura responder à questão: 
“quem é Jesus?” As diversas personagens que vão entrando no palco 
procuram apresentar Jesus. Um a um, os atores chamados ao palco por 
João vão fazendo armações carregadas de signicado teológico sobre 
Jesus. O quadro nal que resulta destas diversas intervenções apresenta 
Jesus como o Messias, Filho de Deus, que possui o Espírito e que veio ao 
encontro dos homens para fazer aparecer o Homem Novo, nascido da 
água e do Espírito.

João Batista, o profeta/precursor do Messias, desempenha aqui um 
papel especial na apresentação de Jesus (o seu testemunho aparece no 

início e no m da seção (cf. Jo 1,19-37; 3,22-36). Ele vai denir aquele 
que chega e apresentá-lo aos homens. Ao não assinalar-se o auditório, 
sugere-se que o testemunho de João é perene, dirigido aos homens de 
todos os tempos e com eco permanente na comunidade cristã.

Em primeiro lugar, importa termos consciência de que Deus tem um 
projeto de salvação para o mundo e para os homens. A história humana 
não é, portanto, uma história de fracasso, de caminhada sem sentido para 
um beco sem saída; mas é uma história onde é preciso ver Deus a 
conduzir o homem pela mão e a apontar-lhe, em cada curva do caminho, 
a realidade feliz do novo céu e da nova terra. É verdade que, em certos 
momentos da história, parecem erguer-se muros intransponíveis que nos 
impedem de contemplar com esperança os horizontes nais da 
caminhada humana; mas a consciência da presença salvadora e amorosa 
de Deus na história deve animar-nos, dar-nos conança e acender nos 
nossos olhos e no nosso coração a certeza da vida plena e da vitória nal 
de Deus.

O Pai investiu Jesus de uma missão: eliminar o pecado do mundo. 
No entanto, o “pecado” continua no nosso horizonte diário, traduzido em 
guerras, vinganças, terrorismo, exploração, egoísmo, corrupção, 
injustiça. Jesus falhou? É o nosso testemunho que está a falhar? Deus 
propõe ao homem o seu projeto de salvação, mas não impõe nada e 
respeita absolutamente a liberdade das nossas opções. Ora, muitas vezes, 
os homens pretendem descobrir a felicidade em caminhos onde ela não 
está. De resto, é preciso termos consciência de que a nossa humanidade 
implica um quadro de fragilidade e de limitação e que, portanto, o pecado 
vai fazer sempre parte da nossa experiência histórica. A libertação plena e 
denitiva do “pecado” acontecerá só nesse novo céu e nova terra que nos 
espera para além da nossa caminhada terrena.

A liturgia deste domingo apresenta-nos o projeto de salvação e de 
vida plena que Deus tem para oferecer ao mundo e aos homens: o projeto 
do “Reino”.

Na primeira leitura, o profeta/poeta Isaías anuncia uma luz que Deus 
irá fazer brilhar por cima das montanhas da Galileia e que porá m às 
trevas que submergem todos aqueles que estão prisioneiros da morte, da 
injustiça, do sofrimento, do desespero. A segunda leitura apresenta as 
vicissitudes de uma comunidade de discípulos, que esqueceram Jesus e a 
sua proposta. Paulo, o apóstolo, exorta-os veementemente a redescobri-
rem os fundamentos da sua fé e dos compromissos assumidos no 
Batismo. 

O Evangelho descreve a realização da promessa profética: Jesus é a 
luz que começa a brilhar na Galileia e propõe, aos homens de toda a terra, 
a Boa Nova da chegada do “Reino”. Ao apelo de Jesus, respondem os 
discípulos: eles serão os primeiros destinatários da proposta e as 
testemunhas encarregadas de levar o “Reino” a toda a terra.

Jesus é o Deus que vem ao nosso encontro para realizar os nossos 
sonhos de felicidade sem limites e de paz sem m. N’Ele e através d’Ele, 
das suas palavras, dos seus gestos, o “Reino” aproximou-se dos homens 
e deixou de ser algo distante, para se tornar numa realidade em 
construção no mundo. Contemplar o anúncio de Jesus é abismar-se na 
contemplação de uma incrível história de amor, protagonizada por um 
Deus que não cessa de nos oferecer oportunidades de realização e de vida 
plena. Sobretudo, o anúncio de Jesus toca e enche de júbilo o coração dos 
pobres e humilhados, daqueles cuja voz não chega ao trono dos 
poderosos, nem encontram lugar à mesa farta do consumismo, nem 
protagonizam as histórias balofas das colunas sociais. Para eles, ouvir 
dizer que “o Reino chegou” signica que Deus quer oferecer-lhes essa 
vida plena e feliz que os grandes e poderosos insistem em negar-lhes.

Para que o “Reino” seja possível, Jesus pede a “conversão”. Ela é, 
antes de mais, um refazer a existência, de forma a que só Deus ocupe o 
primeiro lugar na vida do homem. Implica, portanto, despir-se do egoísmo 

45Novembro/Dezembro 2022

Is 49,3.5-6;  Sl 39; 1Cor 1,1-3; Jo 1,29-34

15/01/2023
2º DOMINGO DO TEMPO COMUM

Is 8,23b-9,3; Sl 26; 1Cor 1,10-13.17; Mt 4,12-23

22/01/2023
3º DOMINGO DO TEMPO COMUM



que impede de estar atento às necessidades dos irmãos; implica a 
renúncia ao comodismo, que impede o compromisso com os valores do 
Evangelho; implica o sair do isolamento e da auto-suciência, para 
estabelecer relação e para fazer da vida um dom e um serviço aos outros. 
O que é que nas estruturas da sociedade ainda impede a efetivação do 
“Reino”? O que é que na minha vida, nas minhas opções, nos meus 
comportamentos constitui um obstáculo à chegada do “Reino”?

A história do compromisso de Pedro e André, Tiago e João com 
Jesus e com o “Reino” é uma história que dene os traços essenciais da 
caminhada de qualquer discípulo. Em primeiro lugar, é preciso ter 
consciência de que é Jesus que chama e que propõe o Reino; em 
segundo lugar, é preciso ter a coragem de aceitar o chamamento e fazer 
do “Reino” a prioridade essencial, o que pode implicar, até, deixar para 
segundo plano os afetos, as seguranças, os valores humanos; em terceiro 
lugar, é preciso acolher a missão que Jesus cona e comprometer-se 
corajosamente na construção do “Reino” no mundo. É este o caminho 
que eu tenho vindo a percorrer?

As leituras deste domingo propõem-nos uma reexão sobre o 
“Reino” e a sua lógica. Mostram que o projeto de Deus, o projeto do 
“Reino”, roda em sentido contrário à lógica do mundo. Nos esquemas de 
Deus, ao contrário dos esquemas do mundo, são os pobres, os humildes, 
os que aceitaram despir-se do egoísmo, do orgulho, dos próprios 
interesses que são verdadeiramente felizes. O “Reino” é para eles.

Na primeira leitura, o profeta Sofonias denuncia o orgulho e a auto-
suciência dos ricos e dos poderosos e convida o Povo de Deus a 
converter-se à pobreza. Os “pobres” são aqueles que se entregam nas 
mãos de Deus com humildade e conança, que acolhem com amor as 
suas propostas e que são justos e solidários com os irmãos.

Na segunda leitura, Paulo denuncia a atitude daqueles que colocam 
a sua esperança e a sua segurança em pessoas ou em esquemas 
humanos e que assumem atitudes de orgulho e de auto-suciência; e 
convida os crentes a encontrar em Cristo crucicado a verdadeira 
sabedoria que conduz à salvação e à vida plena.

O Evangelho apresenta a magna carta do “Reino”. Proclama “bem-
aventurados” os pobres, os mansos, os que choram, os que procuram 
cumprir elmente a vontade de Deus, porque já vivem na lógica do 
“Reino”; e recomenda aos crentes a misericórdia, a sinceridade de 
coração, a luta pela paz, a perseverança diante das perseguições: essas 
são as atitudes que correspondem ao compromisso pelo “Reino”.

Depois de dizer quem é Jesus (Mt 1,1-2,23) e de denir a sua 
missão (cf. Mt 3,1-4,16), Mateus vai apresentar a concretização dessa 
missão: com palavras e com gestos, Jesus propõe aos discípulos e às 
multidões o “Reino”. Neste enquadramento, Mateus propõe-nos hoje um 
discurso de Jesus sobre o “Reino” e a sua lógica.

Uma característica importante do Evangelho segundo Mateus reside 
na importância dada pelo evangelista aos “ditos” de Jesus. Ao longo do 
Evangelho segundo Mateus aparecem cinco longos discursos (cf. Mt 5-7; 
10; 13; 18; 24-25), nos quais Mateus junta “ditos” e ensinamentos 
provavelmente proferidos por Jesus em várias ocasiões e contextos. É 
provável que o autor do primeiro Evangelho visse nesses cinco discursos 
uma nova Lei, destinada a substituir a antiga Lei dada ao Povo por meio de 
Moisés e escrita nos cinco livros do Pentateuco.

O primeiro discurso de Jesus, do qual o Evangelho que nos é hoje 
proposto é a primeira parte, é conhecido como o “sermão da montanha” 
(cf. Mt 5-7). As “bem-aventuranças” evangélicas devem ser entendidas 
no contexto da pregação sobre o “Reino”. Jesus proclama “bem-
aventurados” aqueles que estão numa situação de debilidade, de pobreza, 
porque Deus está a ponto de instaurar o “Reino” e a situação destes 
“pobres” vai mudar radicalmente; além disso, são “bem-aventurados” 

porque, na sua fragilidade, debilidade e dependência, estão de espírito 
aberto e coração disponível para acolher a proposta de salvação e 
libertação que Deus lhes oferece em Jesus (a proposta do “Reino”). As 
quatro primeiras “bem-aventuranças” referidas por Mateus (vers. 3-6) 
estão relacionadas entre si. Dirigem-se aos “pobres” (as segunda, terceira 
e quarta “bem-aventuranças” são apenas desenvolvimentos da primeira, 
que proclama: “bem-aventurados os pobres em espírito”). Saúdam a 
felicidade daqueles que se entregam conadamente nas mãos de Deus e 
procuram fazer sempre a sua vontade; daqueles que, de forma conscien-
te, deixam de colocar a sua conança e a sua esperança nos bens, no 
poder, no êxito, nos homens, para esperar e conar em Deus; daqueles 
que aceitam renunciar ao egoísmo, que aceitam despojar-se de si próprios 
e estar disponíveis para Deus e para os outros.

Os “pobres em espírito” são aqueles que aceitam renunciar, 
livremente, aos bens, ao próprio orgulho e auto-suciência, para se 
colocarem, incondicionalmente, nas mãos de Deus, para servirem os 
irmãos e partilharem tudo com eles.

Os “mansos” não são os fracos, os que suportam passivamente as 
injustiças, os que se conformam com as violências orquestradas pelos 
poderosos; mas são aqueles que recusam a violência, que são tolerantes 
e pacícos, embora sejam, muitas vezes, vítimas dos abusos e 
prepotências dos injustos… A sua atitude pacíca e tolerante torná-los-á 
membros de pleno direito do “Reino”.

Jesus diz: “felizes os pobres em espírito”; o mundo diz: “felizes vós 
os que tendes dinheiro – muito dinheiro – e sabeis usá-lo para comprar 
inuências, comodidade, poder, segurança, bem-estar, pois é o dinheiro 
que faz andar o mundo e nos torna mais poderosos, mais livres e mais 
felizes”. Quem é, realmente, feliz?

Jesus diz: “felizes os mansos”; o mundo diz: “felizes vós os que 
respondeis na mesma moeda quando vos provocam, que respondeis à 
violência com uma violência ainda maior, pois só a linguagem da força é 
ecaz para lidar com a violência e a injustiça”. Quem tem razão?

Jesus diz: “felizes os que choram”; o mundo diz: “felizes vós os que 
não tendes motivos para chorar, porque a vossa vida é sempre uma festa, 
porque vos moveis nas altas esferas da sociedade e tendes tudo para 
serdes felizes: casa com piscina, carro com telefone e ar condicionado, 
amigos poderosos, uma conta bancária interessante e um bom emprego 
arranjado pelo vosso amigo ministro”. Onde está a verdadeira felicidade?

Jesus diz: “felizes os que têm ânsia de cumprir a vontade de Deus”; 
o mundo diz: “felizes vós os que não dependeis de preconceitos 
ultrapassados e não acreditais num deus que vos diz o que deveis e não 
deveis fazer, porque assim sois mais livres”. Onde está a verdadeira 
liberdade, que enche de felicidade o coração?

Jesus diz: “felizes os que tratam os outros com misericórdia”; o 
mundo diz: “felizes vós quando desempenhais o vosso papel sem vos 
deixardes comover pela miséria e pelo sofrimento dos outros, pois quem 
se comove e tem misericórdia acabará por nunca ser ecaz neste mundo 
tão competitivo”. Qual é o verdadeiro fundamento de uma sociedade mais 
justa e mais fraterna?

Jesus diz: “felizes os sinceros de coração”; o mundo diz: “felizes 
vós quando sabeis mentir e ngir para levar a água ao vosso moinho, pois 
a verdade e a sinceridade destroem muitas carreiras e esperanças de 
sucesso”. Onde está a verdade?

Jesus diz: “felizes os que procuram construir a paz entre os 
homens”; o mundo diz: “felizes vós os que não tendes medo da guerra, da 
competição, que sois duros e insensíveis, que não tendes medo de lutar 
contra os outros e sois capazes de os vencer, pois só assim podereis ser 
homens e mulheres de sucesso”. O que é que torna o mundo melhor: a 
paz ou a guerra?

Jesus diz: “felizes os que são perseguidos por cumprirem a vontade 
de Deus”; o mundo diz: “felizes vós os que já entendestes como é mais 
seguro e mais fácil fazer o jogo dos poderosos e estar sempre de acordo 
com eles, pois só assim podeis subir na vida e ter êxito na vossa carreira”. 
O que é que nos eleva à vida plena?

46 Novembro/Dezembro 2022

Sof 2, 3; 3, 12-13; Sl 145; 1Cor 1, 26-31; Mt 5,1-12a

29/01/2023 
4º DOMINGO DO TEMPO COMUM


	Página 41
	Página 42
	Página 43
	Página 44
	Página 45
	Página 46

